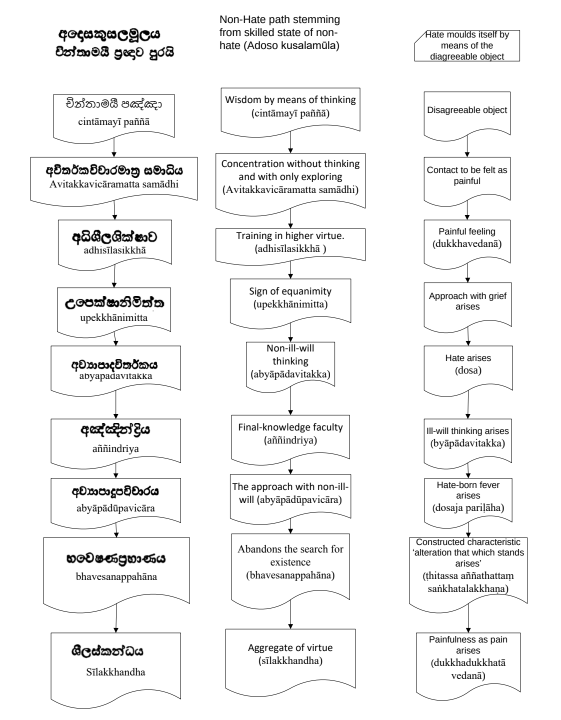
# Adosa Non-hate

My immense gratitude to the great Noble council of Akanitta brahma realm 29/04/2016



# 1. Wisdom by means of thinking (cintāmayipañña) -චින්තාමයි පඤ්ඤා

Wisdom by means of thinking consisting of contemplation of arising and passing away phenomena. It is stemming from the skilled state of non-hate.

- When one understands the passing away phenomena, then for that person there is establishment of consciousness as that every idea is not befitting to seek delight, welcome, or remain holding.
- Such establishment of consciousness is included in "Wisdom by means of thinking".

යම් අදෝෂ කුසල මූලයක් වේද, එමගින් චින්තාමය පුඥාව ඇතිවේ. චින්තාමය පුඥාව යනු සමූදය අස්තංගමය ගැන සිතීමයි. අස්ථංගමය දන්නේ, එහි යම් ධර්මයක් නාහින්දති, නාහිවදති, නාජෝසායතිට්ඨති ලෙස මෙනෙහි කරන්නේ, එහි චිඤ්ඤාණය බැස ගැනීමක් වේද, එය චින්තාමය පුඥා කොටසට ඇතුළත්වේ.

#### 2. Concentration without thinking and with only exploring (avitakkavicāramattam samādhi)

Wisdom by means of thinking fulfilled fulfils the concentration without thinking and with only exploring. What is concentration without thinking and with only exploring?

- There is no thinking (avitakka) and there is exploring (vicāra).
- What sort of thinking is absent? There is no thinking of going from birth to birth because he seeks the
  cessation of it.
- What sort of exploring? Seeks only nibbana, aspires only nibbana.

It is by getting rid of all defilements and the cessation of craving, one would reach nibbana.

Recall that the non-greed path has concentration with thinking and exploring as the third step, and if
at least there is loving kindness (metta) and has no ill-will then that is the qualification for the
concentration without thinking and with only exploring. Why is it? Because we have laid the
foundation for concentration due to mind that eliminates going from birth to birth.

#### අව්තක්ක ව්චාර මාතු සමාධ්ය

චිත්තාමය පුඥාව සම්පූර්ණ වීමෙන් අවිතක්ක විචාර මාතු සමාධ්ය පුරයි. අවිතක්ක විචාර මාතු සමාධ්ය යනු කුමක්ද? එහි විතර්කය නැත. විචාරය ඇත.

- කුමන ව්තර්කයක් නැතිද? භවයේ යැමේ ව්තර්කයක් නැත. එහි නිරෝධය සොයන නිසාය.
- කුමන විචාරයක්ද? <mark>නිර්වානයම සොයයි</mark>. එයම පතයි. යම් නිවනක් වේද, එය සියලු කෙලෙසුන් ගෙන් වෙන්වීම අනුව සිදුවේ. සියලු නණ්හාවන්ගේ නිරෝධය ව්ය යුතුයි.

යම් කෙතෙක් අලෝභ කුසල මූලය උපදවා එහි විඤ්ඤාණයේ බැස ගැනීමක් ඇත්ද, එමගින් ඇති වන්නාවූ, තුන් වෙනියට සඳහන් කරන ලද සව්තක්ක සව්චාර සමාධ්ය පූරන ලද්දේ, අඩුම තරම්න් මෙන්නාව ඇත්තේ වහාපාද නොවන්නේ, අව්තක්ක ව්චාර මානු සමාධ්යට සුදුස්සෙක් වන්නේය. කුමක් නිසාද? භවගාම් අකුසලයන් පහ කරන චිත්ත සමාධ්යට අඩ්තාලම දමා ඇති නිසාය.

# 3. Training in higher virtue (adhisīlasikkhā) - අධිසීලසික්බා

Concentration without thinking and with only exploring fulfilled fulfils the training in higher virtue.

Understanding and knowing that greed, hate and delusion come to arise from killing, stealing etc, and formerly having got rid of killing, stealing, etc, effort is made not let them come to arise in the future, knowing that they can come to arise. This way he completes the training in higher virtue. In this instance, exploring (vicāra) and it's leaning towards nibbana is helpful.

අවිතක්ක විචාර මාතු සමාධ්ය පරිපූර්ණ වූයේ අධ්ශීල ශික්ෂාව පූරයි. පාණතිපාත, අදත්තාදාත වැති අකුසල කුියාවලියත් මගිත් ලෝහ, දෝෂ, මෝහ ඇතිවත බව දත්තේ, දක්තේ, එමගිත් <mark>සම් ධර්මයක් පෙර පහ කරත ලද්දේද</mark>, එම ධර්මයෝ නැවත උපදිත බව දැන එම ධර්මයන්ට ඉඩ තොදීම සඳහා වැයම් කරයි. මෙසේ අධ්ශීල ශික්ෂාව පූරයි. <mark>මෙහිදී විචාරයත්, එමගිත් තිවතට යොමුවූ මතසත් උදව් උපකාර කරයි.</mark>

# 4. Sign of equanimity (upekkhānimitta)

The training in higher virtue fulfilled fulfils the sign of equanimity.

- I. We have been suffering because we adhered to certain ideas such as earning money from working, killing living creatures by having a chicken farm etc.
- II. We might give up those actions mentioned in point I), because of virtue and hence feel happy because we gave up those bad actions. That happiness persists in the mind.
- III. We then perceive all the feelings associated with point I) as suffering (duka) because of the happiness (suka) mentioned in point II) and that is the sign of equanimity.

#### උපෙක්බානිමිත්ත

යම් සීලයක් වේද, එය මගින් පහ කරන ලද ධර්මයන්ගේ උදව් උපකාරයෙන්, යම් ධර්මයක් පෙර මනාකොට අත්පත් කරගෙන දුක් ව්න්දාද, උදා: රැකියා, ම්ළ මූදල් සෙවීම්, කුකුළ් පට්ට් දමා සතුන් මැරීම වැනිදේ කළාද, <mark>එම සංස්කාරයන් අතහැරීම නිසාවන සුඛ ස්වභාවය මනසේ පවතී</mark>. එමගින්, යම් වේදනාවක් පෙර ව්න්දාද, <mark>ඒ සෑම වේදනාවෝ දුක් වශයෙන් සැළකීම දැන ගැනීම උපෙක්ඛා නිම්න්ත නම් වේ</mark>.

# 5. Non-ill-will thinking (abyāpādavitakka)

The sign of equanimity fulfilled fulfils non-ill-will thinking.

When there is repeated leaning towards the sign of equanimity and establish on the sign of equanimity then there is entering to non-ill-will thinking.

• Hate (dosa) subsides when there is non-ill-will thinking and when hate is subsiding we reach non-hate (adosa).

### අවහාපාද ව්තක්කය

උපේක්ඛා නිම්ත්තට තැවත නැවතත් <mark>පූත පූතා යොමු වන්නේ එහි බැස ගැනීමක් වේද</mark>, එමගින් අවහාපාද විතක්කයට එළඹේ. යම් අවහාපාද විතක්කයක් ඇතිද, එමගින් ද්වේෂය බැසයයි.

#### 6. Final-knowledge faculty (aññindriya)

Non-ill-will thinking fulfilled fulfils final-knowledge faculty. One understands the four Noble truths as absolute truth from the final-knowledge faculty. He knows;

- a) as absolute truth the Noble truth of suffering
- b) as absolute truth the Noble truth of origin of suffering
- c) as absolute truth the Noble truth of cessation of suffering
- d) as absolute truth the Noble truth of the path leading to the cessation of suffering The success in getting rid of the attachment to the attainment of Jhana (Jhana samāpatti ) in I-shall-come-to-know-finally-as-yet-not-finally-known is helping here.

# අසද්සදින්දුය

ද්වේෂය බැස යන්නේ, <mark>අදෝෂ වන්නේය</mark>. එමගින් අසද්සදින්දිය ඇතිවේ. අසද්සදින්දිය මගින්

- දුක්ඛ ආර්යෳ සතෳය යථාභූතව දැනගනී.
- යුක්ඛ සමූදය ආර්යෳ සතෳය යථාභූතව දැනගතී.
- දුක්ඛ නිරෝධ ආර්යෳ සතෳය යථාභූතව දැනගනී.
- යුක්ඛ නිරෝධ ගාම්ණී පට්පදා ආර්යෳ සතෳය යථාභූතව දැනගනී.

මෙයට උදව් උපකාර වන්නේ අතසද්සදාතසද්සදස්සාම්තින්දිය මගින් පහ කිරීමට උත්සාහ කරන ලද <mark>සමාපන්ති ධර්මයන් පහ කිරීමයි</mark>.

#### 7. The approach with non-ill-will (abyāpādūpavicāra)

The final-knowledge faculty fulfilled fulfils the approach with non-ill-will. Thoroughly establishing on non-ill-will thinking is termed "the approach with non-ill-will". How established?

- Whatever hate that has got rid of before, not letting it to arise again. To that extent
  is the establishment. In other words, whatever things we have taken as pleasure
  because of the former volitional formations, now having known such volitional
  formations as suffering, the pleasure is abandoned from the "sign of equanimity".
- When the pleasure is abandoned, the suffering (dukka) is discerned and the four Noble truths as absolute truth become apparent. For him, absolute truth become repeatedly stable and there is no waver from it.

# අවහාපාදු පව්චාරය

අවාහපාදූ පව්චාරය යනු කුමක්ද? යම් අවාහපාද ව්තක්කයක් වේද, එහි මතාකොට බැස ගැනීමක් වේද, එය අවාහපාදූ පව්චාරය නම්වේ. කෙසේ බැස ගැනීමක්ද?

• යම් දෝෂයක් පෙර කලාද, එහි තැවත නූපදිත පරිද බැස ගැනීමයි. එනම් පූර්ව සංස්කාර නිසා සුඛ යැයි ගත්දේ, දැන් දූක වශයෙන් බලන්නේ, උපෙක්ඛා නිම්ත්ත මගින් සුඛය පහවන්නේ, දූක්ඛය මතු වන්නේ යථාභූතව දැනගත් චතුරාර්යෳ සතෳයම නැවත නැවතත් පූත පූතා ස්ථාපිත වීමයි.

#### 8. Abandons the search for existence - bhavesanappahānam

The approach with non-ill-will fulfilled abandons the search for existence. When one understands the ideas as suffering, he abandons the search for existence. What sort of existence?

• Any existence from not an "attainer of nibbana in the interval" (antarāparinibbāyi) until "nibbana-after-death" (parinibbāna). (One may read Virtue -Sila sutta in Bojjhanga Samyutta or Khemaka sutta – Khanda samyutta to understand the meaning here)

# හව සේවනය පුහාණය

මෙසේ ධර්මයෝ දූක වශයෙන් මතා කොට වටහා ගන්නේ, හව සේවනය දූරු කරයි. කුමන භවයක්ද?

• මෙය අත්තරා පරිතිබ්බාත තොවූයේ සිට පිරිතිවත් පෑම දක්වා සඳහත් වත ඕතෑම භවයක් ව්ය හැකිය. (සූතුය: කේමක සූතුයේ අස්ම්තිය පහ කිරීමට උත්සාහ කිරීම. අතාගාම්යාට අස්ම්ති මාත, අස්ම්ති චන්ද, අස්ම්ති අනුසය ඇත. සංයුක්ත නිකාය 3 පිටුව 225 ).

#### 9. Aggregate of virtue (sīlakkhandha)

The abandoning of search for existence fulfils the aggregate of virtue. When there isn't any existence that alone leads to virtue.

- As in savitabba asevitabba sutta(Things That Should And Should Not Be Practiced) "rebirth not ended" will be get rid of.
- When one abandons the notion 'I am' (asmī'ti) fulfils the aggregate of virtue. Covetousness will be abandoned.

#### ශීලස්කන්ධය

භව සේවනය දූරු කරන්නේ ශීලස්කන්ධය පරිපූර්ණ කරයි. යම් භවයක පැවැත්මක් නොමැතිද, එයම සීලයට තුඩු දෙයි. සේව්තබ්බ අසේව්තබ්බ සූතුය – අත්තභාව පට්ලාභයද පහ කරයි. අස්ම්තිය පහ කරන්නේ ශීලස්කන්ධය පරිපූර්ණ කරයි. අභිප්ජාව පහවේ.

