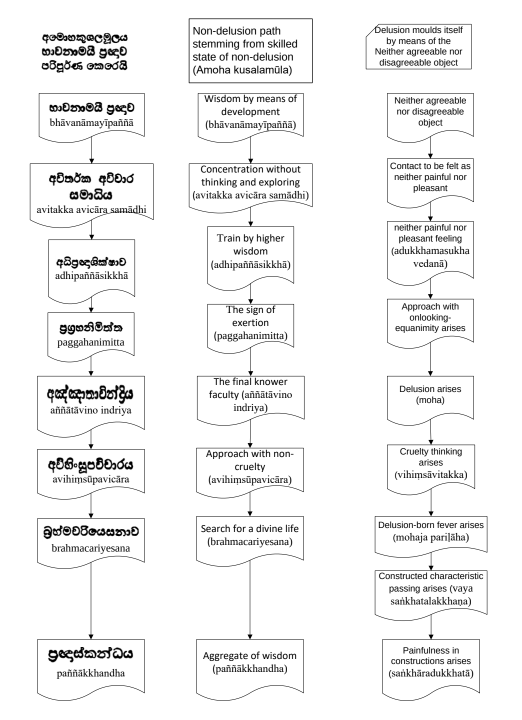
# Amoha Non-delusion

My immense gratitude to the great Noble council of Akanitta brahma realm 02/05/2016



### 1. Wisdom by means of development (Bhāvanāmayipañña)

The profitable root non-delusion fulfils the wisdom by means of development. What is the wisdom by means of development?

• When one knows and sees whatever unskilled state of the mind as unskilled state of the mind and skilled state of the mind as skilled state of the mind and there is development and growth in skilled state of the mind, that is the wisdom by means of development.

We can understand this better if we look at the definition of non-delusion (amoha).

There are things that can be measured. For example, in the case of sensual desire the
satisfaction is this much, danger is this much. There is unmeasured that cannot be
measured and Nibbana is marvellous and unmeasurable. Having developed skill states of
the mind if one knows and sees this, that is non-delusion.

Development of the wholesome states of the mind is two fold;

- Refrain from unskilled state of the mind such as killing, stealing, etc.
- Produce unarisen wholesome mental states and maintain wholesome mental states that have arisen.

## භාවතාමය පුඥාව

අමෝහ කුසල මූලයෙන් භාවනාමය පුඥාව පරිපූර්ණ කෙරේ. භාවනාමය පුඥාව යනු කුමක්ද? යම් අකුසලයක් වේද, එම අකුසලයෝ අකුසලය වශයෙන් දන්නේ, දක්නේ, යම් කුසලයක් වේද, එම කුසලයෝ කුසලය වශයෙන් දන්නේ, දක්නේ, එහි කුසලයාගේ යම් දියුණු කිරීමක්, වැඩ් දියුණු කිරීමක් වේද, එය භාවනාමය පුඥාව නම් වේ.

මෙය අමෝහයේ අර්ථ දැක්වීම සමග සසඳා බලන්නේ වැටහේ. නිබ්බානං රතනංති කරින්වා අශ්චර්ය භාවෙන අතුලං. නිවන රත්න යැයි කොට ආශ්චය\$ භාවයෙන් අතුල යි. එහි කුසලයාගේ ඉපැදීමෙන් දැනීමක්, නුවණින් දැකීමක් ඇතිද, මෙය අමෝහය වේ.

කුසලයාගේ දියුණු කිරීම දෙආකාරවේ.

- පාණාතිපාත වැනි අකුසලයන්ගෙන් වෙන්වීම එකකි.
- නූපත් කුසලයාගේ ඉපදීමත්, උපත් කුසලයාගේ වැඩිදියුණු වීමක් ඇත්ද, එය තව එකකි.

### 2. Concentration without thinking and exploring (avitakka avicāra samādhi)

The wisdom by means of development fulfilled fulfils concentration without thinking and exploring. What is concentration without thinking and exploring?

There is no thinking and there is no exploring.

Which thinking and exploring?

- There is no thinking of sensual desire and no exploring of sensual desire.
- There is no thinking of ill-will and no exploring of ill-will.
- There is no thinking of harming and no exploring of harming.

## අව්තක්ක අව්චාර සමාධ්

භාවතාමය පුඥාව පරිපූර්ණ වූයේ අව්තක්ක අව්චාර සමාධ්ය පුරයි. අව්තක්ක අව්චාර යනු කුමක්ද?

• ව්තර්කයක් ව්චාරයක් නැත.

කුමන විතර්කයක්ද? කුමන විචාරයක්ද?

- කාම විතර්කයෝ නැත, ව්චාරයෝ නැත.
- වහාපාද ව්තර්කයෝ නැත, ව්චාරයෝ නැත.
- · ව්හිංසා ව්තර්කයෝ නැත, ව්වාරයෝ නැත.

#### 3. Train by higher wisdom (adhipaññāsikkhā)

Concentration without thinking and exploring fulfilled fulfils train by higher wisdom. What is train by higher wisdom?

• Any production of wholesome state of the mind. Which wholesome state of the mind? It is formless spheres wholesome state of the mind (arūpajjhānas kusala)

What is formless spheres wholesome state of the mind?

- It is the state of the mind that does not hold onto any formless spheres.
- One should understand this as we discussed in the highest right view in Cula sunnata sutta, there only the cessation of suffering comprises the highest right view (Sammaditti)

## අධ්පුඥා ශික්ෂා

අව්තක්ක අව්චාර සමාධ්ය පරිපූර්ණ වූයේ අධ්පුඥා ශික්ෂාව පුරයි. අධ්පුඥා ශික්ෂාව යනු කුමක්ද?

• යම් කුසලයාගේ ඉපදව්මක් ඇතිද, එයයි. කුමන කුසලයක්ද? අරුප ධෳාන කුසලයයි.

අරුප ධානන කුසලය යනු කුමක්ද?

- අරුප ධෳාන කිසිවක් අල්ලා ගැනීමක් නැතිව ඉවර වේද, එයයි.
- මෙය ඉහළම වූ සම්මා දිට්ඨයේදී සාකච්ඡා කළ අයුරෙනි (වූල සුඤ්ඤන සූතුය). දුක්ඛ නිරෝධ සතෳය පමණක් ඉතිරි වන්නාවූ සම්මා දිට්ඨිය ලෙස වටහා ගත යුතුයි.

## 4. The sign of exertion (paggahanimitta)

Training by higher wisdom fulfilled fulfils the sign of exertion. What is the sign of exertion?

 Whatever there is taint (asava), whatever is the idea (dhamma) towards getting rid of that taint, that is the sign of exertion.

What idea give rise to get rid of taints?

• It is the four Noble truths. Establishing on that idea is the sign of exertion.

## පුගුහනිම්න්න

අධ්පුඥා ශික්ෂාව පරිපූර්ණ වූයේ පුගුහනිම්ත්ත පුරයි. පුගුහනිම්ත්ත යනු කුමක්ද?

- යම් ආශුවයක් වේද, එම ආශුවය ක්ෂය කිරීමට තුඩු දෙන්නාවූ යම් දහමක් වේද, එයයි. කුමන ධර්මයක් ආශුවයන් ක්ෂය වීමට තුඩු දෙන්නේද?
- චතුරාර්යෳ සතෳයයි. එහි යම් බැස ගැනීමක්වේද, එය පුගුහනිම්ත්ත නම් වේ.

### 5. The final knower faculty (aññātāvino indriya)

The sign of exertion fulfilled fulfils the final knower faculty. What is the final knower faculty?

• The destruction of taints. By doing so, one would become taintless.

How does this occur?

- By repeated development of the taintless thought (anāsavacitta). It has to be completed
  in four ways;
  - 1. Effort to prevent the arising of taints that have not arisen.
  - 2. One should get rid of taints that have arisen.
  - 3. Whatever wholesome mental states (kusal) that has to be used for getting rid of taints, those skilled states of the mind should have been developed.
  - 4. Whatever wholesome mental states (kusal) that has to be maintained for getting rid of taints, those wholesome mental states (kusal) should be maintained without confusion.

# අකද්කදාතාවිත්දුය (Pali -අකද්කදාතාව්තො ඉන්දුය)

පුගුහනිම්ත්ත පුන පුනා වඩන්නේ, මනස යොමු වන්නේ, එයින් අසද්සදාතාවින්දුිය ඇතිවේ. අසද්සදාතාවින්දුිය යනු කුමක්ද?

- යම් ආශුවයන්ගේ ක්ෂය වීමක් ඇතිද, එයයි. එමගින් අනාසුව වේ. මෙය සිදුවන්නේ කෙසේද?
- අතාසුව චිත්තයේ පුත පුතා වැඩ්මක් දියුණු කිරීමක් ඇතිද, එයයි. එය සතර ආකාරයකින් සම්පූර්ණ
   ව්ය යුතුයි.
  - 1) යම් ආශුවයක් තොඉපදී ඇත්ද, එම ආශුවයෝ තොඉපදීම පිණිස වැයම් කළ යුතුයි.
  - 2) යම් ආශුවයක් ඉපදී ඇත්ද, එම ආශුවයෝ පහ කළ යුතුයි.
  - 3) යම් ආශුවයක් පහ කිරීමට යම් කුසලයක් කළ යුතුද, එම කුසලයෝ වඩා තිබ්ය යුතුයි.
  - 4) යම් ආශුවයක් පහ කිරීමට යම් කුසලයක් පැවැත්විය යුතුද, එම කුසලයෝ මූලා නොව් පැවැත්විය යුතුයි.

## 6. Approach with non-cruelty (avihimsūpavicāra)

The final knower faculty fulfilled fulfils the approach with non-cruelty. What is approach with non-cruelty?

• The production of skilled states of the mind. This has to be understood as in savitabba asevitabba sutta (Things That Should And Should Not Be Practiced)

# අව්හිංසූපව්චාරය

අසද්සදාතාව්ත්දිය මගින් අව්හිංසූපව්චාරය වැඩේ. අව්හිංසූපව්චාරය යනු කුමක්ද?

• යම් කුසලයාගේ ඉපදවීමක් ඇතිද, එයයි. සේව්තබ්බ අසේව්තබ්බ සූතුය මෙනි.

## 7. Search for a divine life (brahmacariyesana) බුහ්මචරියෙසතාව

The approach with non-cruelty fulfilled fulfils the search for a divine life (brahmacariyesana). What is search for a divine life?

- It is the effort to have the way of life of a person who has destroyed taints (asava). It is three fold;
- a) Not to go after the abandoned unwholesome mental states.
- b) Maintain already developed wholesome mental states without confusion.
- c) Not to go for refuge of taints that have been destroyed. For example, Not to go from taint of ignorance to taint of sensual desire. We go there to seek refuge from taint of sensual desire.

Burning with delusion will be got rid of from a) and b). Constructed characteristic of passing will be got rid of from c). Why is so? Because there is no birth resulting from the destroyed taints.

බුහ්මචරියෙසතාව තම් කුමක්ද? යම් ආශුවයක් පුහිත කළ අයකු කෙසේ ජීවත් වත්තේද, එසේ ජීවත් වීමට උත්සාහ කිරීමයි. එය තුත් ආකාර වත්තේය.

- 🚹) යම් අකුසලයක් පහ කරන ලද්දේ, නැවතත් <mark>එම අකුසලයෝ නොගත</mark>ී.
- 2) යම් කුසලයක් වඩන ලද්දේද, <mark>එම කුසලයෝ මුලා නොවී පවත්වයි.</mark>
- 3) <mark>යම් ආශුවයක් නසන ලද්දේද, එම ආශුවයෝ නැවතන් පිහිට කොට නොපවත්වයි</mark>. උදා: අව්ජ්ජා ආශුවයේ සිට කාමාශුවය දක්වා යැමක් නොකරයි. යන්නේ පිහිට සොයායි.
- 1), 2) කාරණා දෙක මගින් මෝහජ පරිදාහය ඉවත්වන අතර 3) මගින් වය සංඛත ලක්ෂණය ඉවත්වේ. කුමක් නිසාද? යම් ආශුවයක් නැතිද, එමගින් ඉපදීම නොවන බැව්නි.

#### 8. The aggregate of wisdom (paññākkhandha)

The search for divine life fulfilled fulfils the aggregate of wisdom. What is included in the aggregate of wisdom. There are four things included in it.

- Wisdom due to destruction of taints.
- ii. Knowledge of destruction of taints (āsavānam khayañānāya)
- iii. Knowledge that birth is destroyed.
- iv. Knowledge of completion of the search for a divine life.

## පුඥා ස්කන්ධය

බුහ්මචරියෙසතාව පරිපූර්ණ වූයේ, පුඥා ස්කන්ධය පරිපූර්ණ කෙරේ.

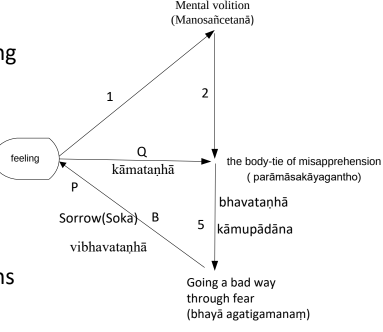
- 1) නසන ලද ආශුවයන් නිසා වන පුඥාව
- 2) ආශුව නැසීමේ ඥානය ආසවක්ෂය ඥානය
- 3) උත්පත්තිය කෙළවර වූ බව දත් ඥාතය
- 4) බුහ්මවරියෙසනාව සම්පූර්ණ කළ බව දත් ඥානය

Now, consider the clinging to views (ditthupādāna)

View clinging (diṭṭhupādāna) can be represented using lines 2 and B (Ref: CulaSihanada sutta diagrams)

When view clinging (ditthupadana) goes inside the body-tie of misapprehension, what sort of dhamma goes there?

 For a person without the sustained energy (āraddhavīriya), all pleasurable sensual perceptions (kamasanna) go inside the body-tie of misapprehension (parāmāsakāyagantha).



 For a person with jhana attainment, all jhana that is subject to the gratifying faculty (assādiyākindriya) go inside the body-tie of misapprehension (parāmāsakāyagantha).

How can those ideas crept into misapprehension in 1) and 2) above be removed from the misapprehension (parāmāsa)? Is it from those ideas are no longer entering to misapprehension or is it from entering of pure, flawless and firm ideas?

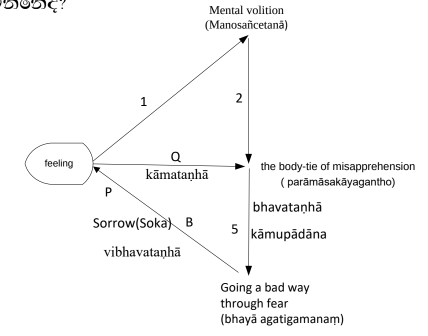
The answer is the second one. It is from the four Noble truths that
misapprehension get cleaned up. That is the cleansing from the aggregate of
wisdom (paññākkhandha).

දිට්ඨි උපාදානය, 2, B රේඛා වලින් නිරූපනය කරන බව අපි දනිමු. යම් දිට්ඨි උපාදානයක් වේද, එය පරාමාස ගත වන්නේ, කමන ධර්මයෝ පරාමාස ගත වන්නේද?

1) ආරද්ධ ව්රිය නැත්තකුගේ සුඛ වශයෙන් ගන්නාවූ සියලු කාම සංඥාවන් පරාමාස ගතවේ.

2) ධානන ඵල ලාභියෙකුගේ ආශ්වාද ඉංදියට යටත් වන්නාවූ සියලු ධානනයෝ පරාමාස ගනවේ.

මෙසේ පරාමාස ගතවූ, සුබවූ සංඥාවෝ, ධෳාන සංඥාවෝ, කෙසේ පරාමාසය තුලින් ඉවත් වේද?



පරාමාසයට එම දහම් නැවත ඇතුල් නොවීමෙන් ඉවත්වේද? නැතහොත් පරාමාසයට පිරිසිදු වූ, අකලංකවූ, වෙනස් නොවන්නාවූ, දහමක් ඇතුල්වීමෙන් ඉවත් වේද?

• පිළිතුර වන්නේ දෙවෙනියට සඳහන් කළ දේය. එනම් පිරිසිදු වූ චතුරාර්යෳ සතෳය ධර්මයම ඇතුල් වීමෙන්ම පරාමාසය පිරිසිදු වේ. මෙය පුඥා ස්කණ්ධය මගින් සිදුවන්නේය.